Arido-Ciencia 2018 Vol. 3 (2): 12-20 - Nota Corta.

AriDoCIENCIA

CONOCIMIENTO Y USO ETNOMEDICO DE ELEMENTOS DEL AMBIENTE ;UN RIESGO PARA

SU CONSERVACION?

ETHNOMEDICAL KNOWLEDGE AND USE OF BIOTA, A RISK FOR CONSERVATION?

Eréndira Juanita Cano Contreras*

El Colegio de la Frontera Sur, Unidad San Cristdbal. Periférico Sur y Carretera Panamericana s/n, Barrio de Maria
Auxiliadora. San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. C. P. 29290.

Autora por correspondencia: erecano@gmail.com

RECIBIDO: 05/12/2018
ACEPTADO: 23/12/2018

PALABRAS CLAVE:
Medicina tradicional,
etnobotanica,
etnozoologia,

zooterapia,
etnomicologia medicinal.

KEYWORDS:

Traditional medicine,
ethnobotany,
ethnozoology,

zootherapy,

medicinal ethnomycology.

RESUMEN

Con frecuencia encontramos estudios con enfoque etnoecologico o
etnobioldgico en los cuales se enfatiza la importancia del registro, valoracion,
conservacion y fortalecimiento de los conocimientos, practicas y concepciones
locales y tradicionales relacionados con la biota. Generalmente partimos del
supuesto de que tales practicas son compatibles con la conservacion y manejo
sustentable del entorno natural. Sin embargo, a lo largo de la historia de la
humanidad, varias culturas originarias que ahora podemos catalogar como
tradicionales, nativas o indigenas pudieron ser causantes de extinciones de
especies animales y vegetales, debido a un aprovechamiento excesivo o por
modificaciones importantes al medio. Ante ello nos preguntamos: ;es posible
que las practicas terapéuticas, tradicionales, ancestrales, indigenas, pudieran
ser incompatibles con la conservacion y sustentabilidad de elementos del
entorno ecologico? En ese sentido se desarrolla la presente reflexion.

ABSTRACT

We often encounter studies with ethno-ecological or ethnobiological focus
in which the importance of the registration, assessment, conservation and
strengthening of knowledge, practices and local and traditional conceptions
related to biota is emphasized. Generally, we assume that such practices are
compatible with the conservation and sustainable management of the natural
environment. However, throughout the history of humanity, several ethnic
cultures that we can now classify as traditional, native or indigenous could have
caused extinctions of animal and plant species, due to excessive exploitation or
important modifications to the environment. Because of this, we ask ourselves:
is it possible that therapeutic, traditional, ancestral, indigenous practices could
be incompatible with the conservation and sustainability of elements of the
ecological environment? The present reflection is settled in this sense.

o2



Etnomedicina y conservacion biologica

INTRODUCCION.

Durante la historia de la humanidad, el género Homo
ha recurrido a los elementos del medio que le circunda
para satisfacer sus necesidades basicas, de lo que
ha resultado una relacion entre la humanidad y la
naturaleza de larga data (Mariaca, 1997). No obstante,
la dicotomia entre naturaleza y sociedad es una nocion
occidental cuya profundizacion ha devenido en el mayor
problema ontologico contemporaneo (Giraldo, 2014) y
ha dado pie al camulo de précticas de sobre explotacion
y deterioro ambiental que han originado la profunda
crisis ambiental actual (Escobar, 2005, 2014; Leff,
2004). Asi mismo, la condicion de Aumanidad, desde la
vision del mundo de algunos pueblos originarios, no es
una cualidad privativa de Homo sapiens: las personas,
animales, plantas y elementos del medio, poseen una
cualidad ontolédgica similar. Ante ello podemos inferir
la complejidad del analisis de la relacion entre los seres
humanos y los seres animados, inanimados, bidticos y
abidticos, que circundan su vida.

Precisamente un tipo de conocimientos y practicas en
las que de manera mas estrecha se refleja la relacion
entre seres humanos y ambiente, es en las relacionadas
con la salud, puesto que una preocupacion basica
de las personas es su supervivencia (Lagarriga,
1999). Estos conocimientos se fundamentan en la
observacion de los padecimientos, y la elaboracion de
complejas concepciones sobre la vida y la muerte, las
enfermedades y sus tratamientos. Por ello, en todos los
pueblos del mundo el proceso de salud-enfermedad
es una realidad concreta que se presenta en el ciclo
de vida de las personas sociales. Se configura en un
desarrollo cognoscitivo que forma parte importante del
patrimonio cultural de cada pueblo y ha conformado
sistemas médicos empiricos desarrollados a partir de la
apropiacion y uso de los recursos naturales del entorno
ecologico (Ortiz, 1999).

Etnomedicina y sistemas etnomédicos tradicionales
La Etnomedicina estudia las practicas médicas
tradicionales, poniendo énfasis en la interpretacion
cultural de salud, enfermedad y padecimientos!,
asi como en los procesos de mantenimiento de la
salud y practicas de curacion. Su objeto principal de
investigacion son los conceptos de la enfermedad y su
tratamiento (McElroy y Townsend, 2009; Williams,
2006). Desde esta perspectiva la practica médica esta
constituida por las creencias y practicas de salud,
valores culturales y roles sociales (McElroy, 1996).

AriDoCIENCIA

Asi, las practicas etnomédicas conforman un complejo
sistema que integra el uso de elementos terapéuticos
bidticos (plantas, animales y hongos), abidticos, la
espiritualidad y el medio (Krippner, 2003; Williams,
2006).

Para Menéndez (1994) la medicina tradicional —
campo de estudio de la Etnomedicina- estd integrada
tanto por aspectos de la cultura —generalmente de
grupos marginados (campesmos indigenas, rurales)-
como por un importante numero de creencias,
practicas y elementos procedentes de la medicina
alopata y el modelo biomédico. Por ello en el andlisis
de los sistemas etnomédicos no se debe dejar de
lado su caracter dinamico, los procesos de cambio,
integracion, interpretacion y apropiacion de elementos
aparentemente ajenos a la cultura, pero que denotan la
capacidad de las culturas y los conocimientos locales
de adaptarse y permanecer.

En los sistemas etnomédicos tradicionales convergen
referentes cosmogonicos, sociales y naturales
en la conformacion de practicas y concepciones
relacionadas con el proceso de salud-enfermedad-
atencion (Berger-Gonzalez et al., 2016; Colaj, 2013).
Estos procesos no se encuentran al margen de las
condiciones sociales, politicas y econdémicas en que
se desarrollan las sociedades y sus relaciones. En la
conformacion de un sistema etnomédico se configuran
relaciones de hegemonia/subalternidad “que opera
entre los sectores sociales que entran en relacién en una
sociedad determinada, incluidos sus saberes técnicos”
(Menéndez, 1994).

Por ello, la medicina tradicional —o desde la vision de la
Etnomedicina, los sistemas etnomédicos- de un grupo
humano debe ser analizada considerando el sistema
cultural comoun ente dindmico, con susrepresentaciones
y practicas que redefinen continuamente su sentido,
significado y acciones (Menéndez, 1994; 2003).

Elementos terapéuticos

En los sistemas médicos tradicionales, la eficacia
terapéutica de una planta, animal o mineral muchas veces
depende de practicas magico-religiosas que se llevan a
cabo durante su obtencion y uso. Pedir o no permiso
a las deidades protectoras de la naturaleza, también
determinard el éxito o fracaso de la medicina. Los
rituales de extraccion muchas veces son considerados
como requisito indispensable para asegurar el buen

Williams emplea las palabras inglesas deseases e illness. Aunque ambas, en una traduccion literal signiﬁcan “enfermedad”, cuando
son utilizadas en Antropologia Médica y en Etnomedicina, se traducen como “enfermedad” (disease) y “padecimiento” (illness). En la

literatura anglosajona sobre el tema, una de las discusiones mas importantes es el uso de los términos “disease”,

LR T3

illness” y “sickness”,

pues cada uno de ellos esta dotado de distintos significados. Asi, i/lness se relaciona con el sufrimiento, el acto de padecer y la dimension
sociocultural que rodea una enfermedad (Kleinman, 1980, 1988), disease es utilizado para nombrar las enfermedades o cuadros de
malestar que tienen una connotacion preponderantemente fisica. La palabra sickness es poco usada en contextos antropologicos, pues
se acepta que es un concepto generado y usado en la Biomedicina, cuyo significado alude al caracter bioldgico o patologico de la
enfermedad. Para profundizar en el tema se pueden revisar diversos escritos como los de Eisemberg (1977), McElroy y Townsend

o

(2009), Williams (2006) y Young (1982).



Etmomedicina y conservacion biologica

funcionamiento de un elemento curativo (Turner,
1980). Es asi que en el uso de elementos terapéuticos en
la etnomedicina indigena concurren aspectos que van
mas alla del mero conocimiento de sus propiedades,
participando de ella concepciones y simbolismos
relacionados con las cosmovisiones locales, e incluso
atraviesan cuestiones politicas y sociales.

Para Bye et al. (1999), los elementos bioticos y
abidticos que utiliza el ser humano en el tratamiento
de enfermedades han sido seleccionados a través
de la historia por medio de una practica razonada de
prueba y error. Aunque mas allda de que se trate de
conocimientos generados de la experiencia, magia
simpatética, revelaciones oniricas o en estados alterados
de conciencia; entre los elementos terapéuticos usados
en los sistemas médicos indigenas existe una amplia
cantidad de especies bioldgicas. Las farmacopeas
indigenay tradicional estan conformadas por numerosos
elementos bidticos (Arias y Trillo, 2014; Ferreira et
al., 2009) —animales, plantas, hongos- y abioticos —
minerales, tierras, aguas- (Anzures, 1999; Cordon, 1921;
Menchu, 1949; Mendizabal, 2007). Generalmente el
énfasis analitico ha sido puesto en los primeros, debido
al elevado porcentaje de especies bioldgicas, sobre todo
botédnicas, que integran las farmacopeas locales.

Las practicas extractivas de elementos abioticos
con usos culturales —entre los que se pueden contar
los usos medicinales- también pueden tener serias
repercusiones en el medio y por tanto, implicaciones
importantes para la conservacion de ecosistemas. Se
desarrollara este punto mas adelante, comenzando por
analizar las repercusiones ecosistémicas documentadas
que ha podido tener el uso de especies bioldgicas en la
terapéutica indigena.

Implicaciones del uso y aprovechamiento de la biota
con fines etnomédicos

Dentro de la etnobiologia y disciplinas afines, existe
una importante cantidad de trabajos acerca de las
implicaciones en la conservacion que pueden tener
ciertas practicas de manejo, aprovechamiento, colecta
y extraccion de elementos de la biota (Costa-Neto,
2005; Marques, 1994), aunque la mayor parte analizan

AriDoCIENCIA

el impacto ecologico que pueden tener practicas
extractivas como la caceria, la colecta y extraccion
de plantas e invertebrados utiles no so6lo en términos
medicinales (Barbaran, 2000; Naranjo et al., 2009). Por
ello, para poder afirmar que la importancia etnomédica
o terapéutica de especies bioldgicas puede contribuir
a la conservacion de la diversidad biocultural®>, atn
es necesario generar mas trabajos desde el enfoque
cuantitativo que coadyuven a obtener datos que
permitan disefiar acciones especificas. Al reflexionar
acerca de las posibles repercusiones ecoldgicas que
puede tener el uso terapéutico de elementos bidticos y
abiodticos, es necesario hacer un analisis diferenciado
para cada uno de los grupos bidticos, por un lado, y
de las implicaciones del uso y extraccién de elementos
abioticos, por otra parte.

En cuanto a los elementos bidticos usados en la
terapéutica indigena, estos pueden ser desde Ila
taxonomia linneana® plantas, animales u hongos. La
Organizacion Mundial de la Salud calcula que alrededor
del 80% de la poblacion mundial emplea primariamente
en medicinas basadas en animales o plantas (Alves y
Rosa, 2005), y dentro de este porcentaje destacan las
poblacwnes humanas tradicionales, quienes —como
se ha mencionado- poseen una ampha farmacopea
basada en elementos biodticos y abidticos (Alves y
Rosa, 2005). Sin embargo, esto no solo es privativo de
sistemas etnomédicos, puesto que el uso medicinal de
plantas animales y hongos se ha extendido al sistema
biomédico, ya que el nimero de ingredientes usados
en la preparacion de medicamentos de patente o las
investigaciones destinadas a indagar sobre su potencial,
son cada vez mas numerosas (Acosta, 2015; Fabricant
y Farnsworth, 2007; Voeks, 1996).

Con frecuencia los elementos terapéuticos silvestres
que son extraidos para usos locales por comunidades
indigenas, generan poco impacto ambiental, no
obstante cuando esas mismas especies son usadas con
fines comerciales existe una mayor posibilidad de
que se presenten extracciones que superen la tasa de
reposicion de las especies (Alves y Rosa, 2005).

La mayor parte de los recursos bioldgicos que integran
la terapéutica tradicional, son las plantas medicinales,

2.- La nocion de diversidad biocultural se basa en la nocion, ampliamente demostrada sobre la indisoluble integracion de diversidad
bioldgica y la diversidad cultural (Rozzi, 2001). Como producto de la evidencia acumulada a lo largo de varias décadas de estudios,
se ha comprobado la estrecha relacion entre conservacion de la biodiversidad y la variedad de formas a través de las cuales los seres
humanos han mantenido, manejado e incluso creado biodiversidad a través de diversas practicas culturales (ISE, 1988; Maffi, 2007).
Cada vez es mas aceptada la idea de los ambientes y paisajes bioculturales, que son la suma del efecto acumulado de la variedad de
relaciones e interdependencias establecidas entre los seres humanos y los elementos bidticos de los ambientes que se habitan (Maffi,
2007). Diversidad bioldgica y cultural dependen una de la otra y es por ello que la pérdida de especies biologicas esta relacionada con
el deterioro de las lenguas y culturas del mundo (Boege, 2008; Toledo, 2013).

3.-Se realiza esta aclaracion puesto que, desde una vision emic (desde las concepciones locales) los elementos del medio son clasificados
en intrincadas categorias que frecuentemente no se corresponden con la taxonomia linneana, precisamente esta es una de las lineas de

estudio mas importantes para la etnobiologia.

O’@



Etnomedicina y conservacion biologica

cuyo uso es antiquisimo y a las que han recurrido
practicamente todos los pueblos (Magana, 2012).
Estas pueden ser cultivadas o domesticadas, arvenses
o de origen silvestre (Fabricant y Farnsworth, 2001;
Zuluaga, 1994). Los esfuerzos de conservacion de
elementos terapéuticos se han enfocado en las plantas
medicinales (Balick et al.,, 1994; Bernal et al., 2011;
Zuluaga, 1994), focalizandose en las especies silvestres.
Cuando se trata de plantas medicinales domesticadas
o arvenses, generalmente son especies de uso popular
extendido —nativas o introducidas siglos atras- y los
esfuerzos académicos relacionados con su produccion
y aprovechamiento se encuentran estrechamente
relacionados con los trabajos de enriquecimiento,
caracterizacion y diversificacion de huertos familiares
(Guzman et al., 2012; Magaia, 2012).

Sobre el uso y conocimiento diferenciados de plantas
medicinales silvestres y domesticadas, es importante
generar mas trabajos en los que se analice de manera
cuantitativa qué proporcion de uso existe de ambos
grupos en reglones o zonas culturales, esto es, en &mbitos
territoriales mas extensos que los de una comunidad
0 un municipio. Si se combinan estos andlisis con el
disefio de investigaciones que estimen la abundancia
y grado de degradacion de los principales ecosistemas
donde se obtienen recursos ﬁtoterapeutlcos podrian
generarse estrategias de conservacion mas concretas
(Albuquerque y Munis, 2012; Molares y Ladio, 2012).

Probablemente uno de los casos mas emblematicos
de sobre explotacion e importancia comercial de una
planta medicinal, es el caso del barbasco, nombre con
el que se designa a especies del género Dioscorea (D.
composita y D. bartletii principalmente) en las cuales
se descubrio la presencia de la diosgenina, precursor de
los esteroides, durante la década de 1940. Ello provocé
que en las décadas siguientes se establecieran en
México, donde crecen estas especies, una importante
cantidad de empresas dedicadas a su explotacion para la
elaboracion de medicamentos, posicionando a México
como el principal productor de esteroides, aunque no
existian normas para su explotacion y colecta (Diechtl,
1980). Las y los campesinos que proveian a las empresas
de la materia prima nunca gozaron realmente de la
bonanza del barbasco. En la década de 1970 el gobierno
mexicano otorgd la exclusividad de explotacion a una
empresa mexicana, aunque el dafno ya estaba hecho y
actualmente las poblaciones de barbasco no se acercan
a la abundancia que tenian antes del descubrimiento de
su utilidad farmacéutica.

Por otra parte, ademas de las plantas usadas
tradicionalmente con fines medicinales que, al
descubrirse sus principios activos cobran un gran
interés econdmico, existen algunos casos de plantas
que en sus contextos originales forman parte de
sistemas etnomédicos indigenas, pero que al ser
descontextualizadas, son sobreexplotadas debido a sus
propiedades psicoactivas. Varias de ellas han llegado

AriDoCIENCIA

incluso a ser el eje de lo que se ha denominado “turismo
chamanico”, “turismo espiritual”, “turismo esotérico” o
“turismo mlstlco” (Basset, 2012; Negrin da Silva, 2015;
Sarrazin, 2011). Tal vez el principal ejemplo es el de la
mezcla de plantas que tienen como bases dos especies,
Banisteriopsis caapi 'y Psychotria viridis (Reyes-
Garcia, 2009) denominada ayahuasca, yajé, pinde,
kahi, caapi o natema, usadas por especialistas rituales
principalmente amazonicos en Brasil, Pert y Colombia
(Schultes y Hoffman, 2000). Lo mismo —aunque en
mucho menor escala-, ocurre en el sur de Ecuador y en
el norte de Peru con el cactus San Pedro (7richocereus
pachanoi) o en la Sierra Mazateca de Oaxaca con hongos
de los géneros Psilocybe y Clytocibe. En el caso de
Banisteriopsis caapiy Psychotria viridis, representantes
de comunidades indigenas han denunciado su uso
inadecuado y crecientes procesos de bioprospeccion
para los cuales no han sido consultados, ademas de que
no existen estudios acerca del impacto que puede tener
su creciente extraccion en las poblaciones silvestres
(Reyes-Garcia, 2009). Asi mismo, cada vez es mas
frecuente encontrar evidencias de que la desenfrenada
demanda de ayahuasca, ha puesto en riesgo de
extincion en algunas partes del Amazonas a la especie
Banisteriopsis caapi, siendo percibido por pobladores
locales su paulatina desaparicion en sitios donde antes
era abundante.

En México, en anos recientes ha cobrado auge el
turismo chamanico en la Sierra de Catorce, San Luis
Potosi, donde se encuentra Wirikuta, sitio sagrado de
la cultura wixarika y a donde los wixaritari (huicholes)
realizan peregrinaciones anuales con fines rituales
durante las que colectan el cactus psicoactivo peyote
(Lophophora williamsii y L. diffusa). El proceso de
defensa de Wirikuta ha mediatizado esta practica y las
simpatias que ha despertado el movimiento de defensa
del territorio ante la amenaza del establecimiento de
empresas mineras canadienses, han llevado a cada
vez mayor numero de personas simpatizantes con
movimientos antisistémicos o de corte “new age”
a viajar a la zona para consumir peyote (Negrin da
Silva, 2015). Aunque la Norma Oficial Mexicana 059
de Protecciéon Ambiental registra estas especies como
sujetas a proteccion especial (SEMARNAT, 2010), el
pueblo wixarika tiene derecho a la libre recoleccion,
uso tradicional, ceremonial y transportacion de plantas
sagradas en todo Wirikuta en el marco de lo establecido
en el Convenio de Viena sobre Sustancias Psicotropicas
firmado por el Estado Mexicano en 1971 (Alarcén-
Chaires et al., 2013). No obstante, gran parte del pueblo
wixarika ha llegado a depender de la comercializacion
de sus bienes culturales, entre los que se cuenta el
turismo espiritual dentro y fuera de su territorio
aborigen, que tiene como base el consumo de peyote
por personas y empresas no indigenas (Negrin da Silva,
2015). El peyote también es usado por la Iglesia Nativa
Americana —para quienes también es legal la posesion,
colecta y traslado- asentada en Estados Unidos, reflejo
de la ampliacion de su uso mas alla de su rango natural

o



Etnomedicina y conservacion biologica

de distribucion. Actualmente se reconoce que existe
una presion de sobre colecta y aunque en algunos
sitios de su amplio rango de distribucion todavia es
muy abundante, en el desierto de Catorce en San Luis
Potosi, sus poblaciones se han reducido drasticamente
debido al saqueo selectivo y la destruccion del habitat
(Meza, 2011).

Debido al alto nimero de trabajos que registran y
describen los usos medicinales de especies de plantas
silvestres, los esfuerzos de conservacion se enfocan
en éstas, mientras que, en comparacion, existe poca
informacion acerca de los animales medicinales. Es
por ello, que el uso terapéutico de la fauna no es un
eje primordial para establecer planes de manejo (Alves
y Rosa, 2005; Arias y Trillo, 2014; Barbaran, 2004;
Enriquez et al., 2006).

Un ejemplo de zooterapia que afecta la permanencia
de las poblaciones locales, es el uso de las serpientes
de cascabel (Crotalus spp. y Sistrurus spp.). Estas son
utilizadas en la mayor parte de México y Centroamérica
paratratar afecciones cutaneas e incluso en el tratamiento
de diversos tipos de cancer (Cortés-Gregorio et al.,
2013) y con este fin son vendidas en grandes cantidades
en zonas del Norte de México. El mejor ejemplo es un
tramo de la carretera 57 que va de Matehuala a San Luis
Potosi, donde se exhiben numerosos ejemplares* secos
y listos para ser usados que representan una importante
fuente de ingresos para los pobladores locales (Aguilar,
2007). Aunque no existen estudios concluyentes y
detallados que nos permitan conocer como y en qué
medida podrian estar siendo mermadas las poblaciones
de Crotalus en la zona, se reconoce por entrevistas y
apreciaciones de herpetdlogos locales, que cada vez es
mas dificil encontrarlas. Asi mismo, todas las especies
de cascabeles mexicanas, de los géneros Crotalus y
Sistrurus, se encuentran protegidas por la NOM-059
(SEMARNAT, 2010). De acuerdo con Jestus Sigala
(comunicacion personal), este es un claro ejemplo de
un recurso zooterapéutico tradicional que al parecer
estd siendo sobre explotado y por tanto su conservacion
se encuentra en riesgo.

En un contexto cultural y biogeografico distinto, de
acuerdo con Still (2003), la medicina tradicional china
—la cual se ha extendido en todo el mundo- utiliza
elementos terapéuticos provenientes de varias especies
animales bajo alguna categoria de proteccion dentro de
la CITES® y este uso ha afectado a algunas poblaciones.
Afirma que “desafortunadamente, la demanda creada

AriDoCIENCIA

por la medicina tradicional, es una de las causas
de la sobre explotacion de poblaciones silvestres
de numerosas especies animales” (Still, 2003). No
obstante, se debe destacar que su afirmacién toma como
base sobre todo los casos de elementos terapéuticos
usados en medicinas orientales (Still, 2003) y no
necesariamente en sistemas etnomédicos indigenas.

En cuanto a hongos y liquenes macroscopicos que
forman parte de los sistemas médicos tradicionales
e indigenas, éstos merecen mencién aparte puesto
que no se ha demostrado que posean algin riesgo de
sobreexplotacion en términos de su aprovechamiento,
debido a sus particulares caracteristicas biologicas.

En los hongos macroscopicos, el micelio —que es en
realidad el cuerpo del hongo- generalmente esta “oculto”
en el sustrato. La estructura “visible” y en consecuencia
la que se aprovecha para fines medicinales, es el
esporoma, cuya finalidad es la produccion y dispersion
de las esporas (Alexopoulos etal., 1996). Asi, cuando las
personas utilizan los hongos macroscopicos, solamente
recolectan el esporoma (que por lo general ya logrd
esporular) mientras que el micelio se mantiene y seguira
produciendo esporomas afio con afio. Egli et al. (2006)
demostraron en un estudio de largo plazo (quince afios),
que la recoleccion intensiva de cuerpos fructiferos no
modifica la abundancia ni la riqueza de las poblaciones
en los bosques. Por el contrario, existen estudios que
proponen que en ocasiones algunos grupos humanos
fomentan la aparicion de mas esporomas comestibles a
través de practicas tradicionales de recoleccion, como
en el caso de las trufas y los champifiones comestibles
en algunas zonas de Europa (Slnger 1964; Morcillo
et al., 2005) y de especies micorrizogenas en México
(Marlaca et al., 2001). Cabe mencionar no obstante,
que debido a su alto valor comercial, solo en el caso de
las trufas (Tuber spp.) existen estudios que demuestran
que efectivamente éstas practicas si aumentan la
abundancia de organismos y/o esporomas. En el caso
de hongos utilizados en la terapéutica indigena, para los
hongos entedgenos del género Psilocybe —manejados
por los mazatecos de Oaxaca con fines curativo-
adivinatorios-, existen evidencias de que también se
realizaba un fomento del crecimiento estas especies
(Guzman, 1995).

Implicaciones del uso y aprovechamiento de los
elementos abioticos en la etnomedicina

En cuanto a los elementos abidticos usados en los
sistemas médicos indigenas, estos incluyen una
variedad de minerales (sales, piedras, rocas), diversos

4.- Aunque se me ha referido que debido a la demanda y escasez de serpientes de cascabel, un importante nimero de los animales que
ahi se comercializan pertenecen a otras especies de ofidios. Este hecho podria estar mermando asi otras poblaciones de serpientes.

5.- Siglas de la Convencidn sobre el Comercio Internacional de Especies Amenazadas de Fauna y Flora Silvestres, acuerdo internacional
concertado entre los gobiernos que tiene por finalidad velar por que el comercio internacional de especies silvestres no constituya una
amenaza para su supervivencia. Actualmente se considera el referente internacional mas importante debido a que ofrece diversos grados

o(e

de proteccion a mas de 35.000 especies de animales y plantas.



Etnomedicina y conservacion biologica

tipos de suelos (barros, areniscas) y aguas de diverso
origen, como agua de lluvia, agua de mar y agua de
diversos afluentes como manantiales, rios, lagunas
o cenotes dotados con caracteristicas simbodlicas o
fisicoquimicas (aguas sulfurosas, duras o mineralizadas)
que les confieren propiedades terapéuticas (Cordon,
1921; Mencha, 1949; Mendizabal, 2007). Sin
embargo, se desconocen estudios de caso referentes
a tasas de extraccion y sus p051b1es implicaciones
en la permanencia, conservacion o en deterioro de
poblaciones bioldgicas asociadas a ellos. Por lo que
¢sta puede ser una importante linea de investigacion,
puesto que como parte fundamental del ecosistema, es
de vital importancia conocer estos valores para poder
hacer inferencias sobre las posibles repercusiones que
su extraccion puede tener en la permanencia de especies
bioldgicas, no solo de importancia antropogénica sino
también ecosistémica.

ALGUNAS REFLEXIONES

En general, el problema de la sobreexplotacion de
elementos terapéuticos —biodticos y abiodticos- tiene
multiples aristas. Por una parte, se ha documentado
ampliamente el cambio en las practicas de extraccion
como resultado de la adopcion de economias de mercado
en sociedades que tradicionalmente no funcionaban
bajo esta logica, ademas de que los acelerados procesos
de cambio cultural con frecuencia traen aparejada la
pérdida de regulaciones locales y practicas simbolicas
destinadas al cuidado de la naturaleza (Thomas, 2012).
Sin caer en el mito del “buen salvaje ecoldgico”
(Redford, 1990), en sociedades indigenas es frecuente
observar procesos regulatorios comunitarios basados en
aspectos cosmogonicos y con frecuencia, cimentados
en nociones de la naturaleza como “algo” no separado
de la sociedad, sino como un continuo. Tal es asi que
cuando las personas que vivian de manera tradicional
son integradas a la economia global y entran en logicas
de mercado, pierden sus restricciones culturales de uso
de elementos de la biota.

La pérdida de conocimiento ecoldgico tradicional
frecuentemente resulta en un inadecuado manejo
y aprovechamiento de los recursos: la pérdida de
ecosistemas y poblaciones, asi como la degradacion
de conocimientos, se encuentran estrechamente
relacionados.

Finalmente, debe resaltarse que la relacion entre
conservacion biologica y uso terapéutico de especies
animales y vegetales es bidireccional, aunque la
mayor cantidad de flechas van justo en la direccion
contraria al tema discutido en estas lineas. Se ha
demostrado que la pérdida de la biodiversidad es
provocada fundamentalmente por précticas distintas
al aprovechamiento etnomédico, tales como cambio
de uso de suelo, deforestacion y su consecuente
defaunacion, megaproyectos extractivos, expansion de
la frontera agricola — sobre todo en el establecimiento

AriDoCIENCIA

de monocultivos-, introduccién de especies invasoras y
contaminacion de mantos freaticos, suelos y aire (Leff,
2004).

Esa pérdida de la biodiversidad, como uno de los
elementos fundamentales de la actual crisis ecologica
de escala global, también repercute en las practicas
etnomédicas: los sistemas médicos indigenas dependen
del ambiente natural (Anyinam, 1995). Se reconoce que
existen practicas y conocimientos en franco proceso de
pérdida debido a la cada vez mayor dificultad de acceso
a los elementos terapéuticos necesarios, pues en el
medio circundante las plantas, animales y hasta hongos
usados tradicionalmente ya no pueden ser cazados o
recolectados en los sitios donde tradicionalmente se
hacia; se ha restringido el acceso a cuerpos de agua
limpios y con las caracteristicas necesarias para ser
usados para fines terapéuticos; se han perdido ciertas
clases de tierras y suelos o se han sobre explotado
minerales al punto de que ya no estan disponibles para
fines medicinales.

Aunque en ocasiones las practicas etnomédicas pueden
contribuir a la degradacion ecoldgica (Anyinam,
1995), también pueden coadyuvar en la conservacion
y preservacion ecologica. Nos encontramos asi ante
una trascendente paradoja, reflejo del alto grado de
complejidad que tiene el estudio y comprension de las
multiples formas que puede tomar la relacion humano-
naturaleza y de los sistemas etnomédicos indigenas en
particular.

Ante ello, acercamientos incluyentes, interdisciplinarios
y desde una perspectiva holistica y de didlogo de
saberes, se vuelven indispensables para analizar,
comprender e incidir en estas relaciones y, de manera
conjunta, respetuosa y colaborativa, alcanzar acuerdos,
disefiar acciones y elaborar estrategias que aseguren la
permanencia de las especies bioldgicas y por tanto de
los conocimientos tradicionales asociados. En tltima
instancia asi se integra la herencia biocultural, que es
patrimonio colectivo de los pueblos y que tiene igual
derecho a ser respetada y preservada.

LITERATURA CITADA

Acosta, A. 2015. “Los coletazos del colonialismo senil”
En: Acosta, A. y Martinez, E. (comps.) Biopirateria, La
biodiversidad y los conocimientos ancestrales en la
mira del capital. Editorial Abya Yala. Quito. pp. 9-34

Alarcon-Chaires, P., Chavez, T. y Chavez, C. 2013.
Wirikuta, Defensa del territorio ancestral de un pueblo
originario. Frente en Defensa de Wirikuta Tamatsima
Wahaa’ y Red de Etnoecologia y Patrimonio Biocultural.
Morelia, México.

Albuquerque, U.P. y Muniz de Medeiros, P. 2012.
Systematic reviews and meta-analysis applied
to ethnobiological research. Ethnobiology and

o



Etnomedicina y conservacion biologica

Conservation, 1(6): 1-8.

Alexopoulos, C., Mims, C. y Blackwell, M. 1996.
Introductory Micology. John Wiley & Sons. EUA.
Alves, R. y Rosa, .L. 2005. Why study the use of
animal products in traditional medicines?. Journal of
Ethnobiology and Ethnomedicine 1: 5.

Anzures B, M.C. 1999. “Medicina tradicional y poder”
En: Ortiz E., S. (Coord.), La medicina tradicional en el
norte de México. Instituto Nacional de Antropologia e
Historia. México D.F.

Anyinam, C. 1995. Ecology and ethnomedicine:
exploring links between current environmental crisis
and indigenous medical practices. Social Science and
Medicine 40(3): 321-329.

Arias T., B. y Trillo, C. 2014. Animales y plantas que
curan: avances sobre la farmacopea natural de los
pobladores del area de Laguna Mar Chiquita. Revista
Facultad de Ciencias Exactas, Fisicas y Naturales
1(2): 77-85.

Balick, M.J., Arvigo, R. y Romero, L. 1994. The
Development of an Ethnobiomedical Forest Reserve in
Belize: Its Role in the Preservation of Biological and
Cultural Diversity. Conservation Biology 8(1): 316-
317.

Barbaran, F.R. 2000. “Recursos alimenticios derivados
de la caza, pesca y recoleccion de los Wichi del Rio
Pilcomayo (Provincia de Salta, Argentina)” En:
Cabrera, E., Mercolli, C. y R. Resquin (Eds.) Manejo de
fauna silvestre en Amazonia y Latinoamérica. CITES
Paraguay, Fundaciéon Moisés Bertoni y Universidad de
Florida. Asuncién, Paraguay. pp. 507-527

Basset, V. 2012. Del turismo al neochamanismo:
ejemplo de la reserva natural sagrada de Wirikuta en
Meéxico. Cuicuilco 19(55): 245-266.

Berger-Gonzalez, M., A. Vides-Porras, S. Strauss, M.
Heinrich, S. Taquird y P. Kriitli. 2016. Relationships
that heal: Beyond the patient-healer dyad in Mayan
Therapy. Medical Anthropology 35(4): 353-367.

Bernal, H.Y., Garcia, M.H. y Quevedo, S.F. 2011. Pautas
para el conocimiento, conservacion y uso sostenible de
las plantas medicinales nativas en Colombia: Estrategia
nacional para la conservacion de plantas. Ministerio de
Ambiente, Vivienda y Desarrollo Territorial e Instituto
de Investigaciéon de Recursos Bioldgicos Alexander
von Humboldt. Bogoté. 232 pp.

Boege, E. 2008. El patrimonio biocultural de los
pueblos indigenas de México. Instituto Nacional de
Antropologia e Historia y Comision Nacional para el
Desarrollo de los Pueblos Indigenas. México D.F.

ByeB.,R., Cruz M., M. y Evangelista, V. 1999. “Plantas

AriDoCIENCIA

medicinales del norte de México: archivo etnohistérico
del doctor Edward Palmer (1869-1910)" En: Ortiz
E.S. (Coord.), La Medicina Tradicional en el Norte de
Meéxico: Instituto Nacional de Antropologia e Historia.
Meéxico, D.F. pp. 95-108.

Colaj T., S.G. 2013. “La Etnomedicina en Chajul:
Una cultura, una cosmovision” En: Gonzalez G., F.R.
(Coord.) Cosecha de memorias, la memoria cultural
de la sociedad ixil. Aporte para la Descentralizacion
Cultural ADESCA, Centro de Estudios Mexicanos y
Centroamericanos, Embajada de Francia y Universidad
de San Carlos de Guatemala. Guatemala.

Costa-Neto, E.M. 1995. Animal-based medicines:
biological prospection and the sustainable use of

zootherapeutic resources. Anais da Academia Brasileira
de Ciéncias 77(1): 33-43.

Cordon, V. 1921. El agua de mar y sus propiedades
terapéuticas. Tesis inédita para optar a grado de
Farmacéutico. Facultad de Ciencias Naturales y
Farmacia, Universidad de San Carlos. Guatemala.

Cortés-Gregorio, 1., Pascual-Ramos, E., Medina-
Torres, S. M., Sandoval-Forero, E. A., Lara-Ponce, E.,
Pifia-Ruiz, H. H., Martinez-Ruiz, R. y Rojo-Martinez,
G. E. 2013. Etnozoologia del pueblo Mayo-Yoreme
en el norte de Sinaloa: uso de vertebrados silvestres.
Agricultura, Sociedad y Desarrollo 10(3): 335-358.

Diechtl, T.S. 1980. El barbasco mexicano: condiciones

y perspectivas de su aprovechamiento. Revista Ciencia
Forestal 28(5): 24-31.

Egli, S., Peter, M., Buser, C., Stahel, W., y Ayer, F. 2006.
Mushroom picking does not impair future harvests:
results of a long-term study in Switzerland. Biological
conservation 129(2): 271-276.

Eisenberg, L. 1977. Disease and illness Distinctions
between professional and popular ideas of sickness.
Culture, medicine and psychiatry, 1(1): 9-23.

Enriquez Véazquez, P., Mariaca Méndez, R., Guiascon,
R., Gustavo, O., Pifiera, N. y Jorge, E. 2006. Uso
medicinal de la fauna silvestre en los Altos de Chiapas,
Meéxico. Interciencia 31(7): 491-499.

Escobar, A. 2014. Sentipensar con la tierra. Nuevas
lecturas sobre desarrollo, territorio y diferencia.
Ediciones UNAULA. Medellin.

Escobar, A. 2005. Mas alla del tercer mundo.
Globalizacion y diferencia. Bogota. Instituto
Colombiano de Antropologia e Historia. ICANH. 277

pp-

Fabricant, D.S. y Farnsworth, N.R. 2001. The value of
plants used in Traditional Medicine for drug discovery.
Environmental Health Perspectives 109, Supplement 1:

o8



Etnomedicina y conservacion biologica

Reviews in Environmental Health: 69-75.

Ferreira, F.S., Brito, S.V., Ribeiro, S.C., Saraiva,
A.AF., Almeida, W.O. y Alves, R.R.N. 2009. Animal-
based folk remedies sold in public markets in Crato and
Juazeiro do Norte, Ceara, Brazil. BMC Complementary
and Alternative Medicine 9: 17.

Giraldo, O.F.2014. Utopias en la era de la supervivencia,
Una interpretacion del Buen Vivir. Itaca y Universidad
Auténoma Chapingo. México D.F.

Guzman S., G., Lopez H., E.S. y Gispert C., M. 2012.
“Huertos familiares y estrategias de educacion ambiental
con Chontales de Olcuatitlan, Nacajuca, Tabasco” En:
Mariaca M., R (Ed.), El huerto familiar del sureste de
Meéxico. Secretaria de Recursos Naturales y Proteccion
Ambiental del Estado de Tabasco y El Colegio de la
Frontera Sur. Villahermosa. 460 pp.

Guzman, G. 1995. “Supplement to the monograph
of the genus Psilocybe” En: Petrini, O. y E. Horak
(Eds.) Taxonomic Monographs of Agaricales.. Cramer.
Alemania. Bibliotheca Mycologica 159. pp. 91-141

International Society of Ethnobiology (ISE). 1988.
Declaraciéon de Belén. Belén du Para. Brasil.

Kleinman, A. 1988. The illness Narratives: suffering,
healing and the human condition. Basic Books, a
Division of Harper Collins Publishers. USA.

Kleinman, A. 1980. Patients and healers in the context
of culture. University of California. Berkley.

Krippner, S. 2003 Models of Ethnomedicinal Healing.
Ethnomedicine Conferences, Munich, 26-27 April and
11-12 October.

Lagarriga, I.A. 1999. “Las enfermedades tradicionales
regionales”, En Ortiz E.S. (coord.), La medicina
tradicional en el norte de México. Instituto Nacional de
Antropologia e Historia. México D.F. 363 pp.

Leff, E. 2004. Racionalidad ambiental, la reapropiacion
social de la naturaleza. Siglo XXI. Buenos Aires. 509

pp-

Maffi, L. 2007. “Biocultural diversity and sustainability”
En: Pretty, J., Ball, A.S., Guivant, J. S., Lee, D.R., Orr,
D., Pfeffer, M. y Ward, H. The SAGE Handbook or
enviroment and society. pp. 267-277.

Magafia A., M.A. 2012. “Etnoboténica de las plantas
medicinales en los huertos familiares de Tabasco” En:
Mariaca M., R (Ed.), El huerto familiar del sureste de
México. Secretaria de Recursos Naturales y Proteccion
Ambiental del Estado de Tabasco y El Colegio de la
Frontera Sur. Villahermosa. pp.176.

AriDoCIENCIA

Mariaca, M.R. 1997. ;Qué es la agricultura?: bajo una
perspectiva xolocotziana. Universidad Autonoma del
Estado de México. México D.F.

Mariaca, R., Silva, L. y Castafos, C. 2001. Proceso de
recoleccion y comercializacion de hongos comestibles
silvestres en el Valle de Toluca, México. Ciencia Ergo

Sum 8(1): 30-40.

Marques, J.G.W. 1994. A fauna medicinal dos
indios Kuna de San Blas (Panamd) e a hipdtese da
universalidade zooterdpica. Anais da 46a Reunido

Anual da Sociedade Brasileira para o Progresso da
Ciéncia 304.

McElroy, A. 1996. “Medical Anthropology”, En
Levinson, D. y Ember, M. (Comps.) Encyclopedia of
Cultural Anthropology. Henry Holt, New York.

McElroy, A. y Townsend, P. 2009. Interdisciplinary
Research in Health Problems En: Medical Anthropology
in Ecological Perspective, Sth Edition. Colorado, E.U.

Menchi, M.M. 1949. Estudio de la composicion
quimica de las aguas de los bafos termales sulfurosos
del municipio de Totonicapan. Facultad de Ciencias
Quimicas y Farmacia. USAC.

Mendizabal, S. 2007. El encantamiento de la realidad,
Conocimientos mayas en practicas sociales de la
vida cotidiana. Programa de Educacion Intercultural
Multilingiie de Centroamérica y Universidad Rafael
Landivar. Guatemala.

Menéndez, E.L. 2003. Modelos de atencion de los
padecimientos: de exclusiones teoricas y articulaciones
practicas. Ciéncia e Saude Coletiva 8(1): 185-207.

Menéndez, E. 1994. La enfermedad y la curacion ;qué
es medicina tradicional?. Alteridades 4(7): 71-83.

Meza N., M.V. 2011. Cactidceas mexicanas: usos y
amenazas. Resumen ejecutivo de Asesoria. Instituto
Nacional de Ecologia y Cambio Climéatico. México.

Molares, S.yLadio,A.2012. Theusefulness ofedibleand
medicinal fabaceae in argentine and chilean patagonia:
environmental availability and other sources of supply.

Evidence-Based Complementary and Alternative
Medicine, 1: 1-12. doi:10.1155/2012/901918

Morcillo, M., Sanchez, M. y Gracia, E. 2005.
“Inoculacion directa en campo de avellanos adultos
con Tuber melanosporum vitt.” En: Memories of
4th International Workshop on Edible Mycorrhizal
Mushrooms. Espafia.

Naranjo, E., Dirzo, R., Lopez A., J.C., Rendon-von
Osten, J. Reuter, J.A. y Sosa-Nishizaki, O. 2009.
“Impacto de los factores antropogénicos de afectacion
directa a las poblaciones silvestres de flora y fauna”

o



Etnomedicina y conservacion biologica

En: Capital natural de México, Vol. II: Estado de
conservacion y tendencias de cambio. CONABIO.
México. pp. 247-276.

Negrin da Silva, D. 2015. El indio que todos quieren:
El consumo de lo ‘huichol’ tras la batalla por Wirikuta.
Sociedad y Ambiente 1(8): 54-74.

Ortiz, E.S. 1999. La medicina tradicional en el norte de
Meéxico. Instituto Nacional de Antropologia e Historia.
Meéxico D.F. 363 pp.

Redford, K. 1990. The ecologically noble savage.
Orion Nature Quarterly 9(3): 25-29.

Reyes-Garcia, V. 2009. Conocimiento ecoldgico
tradicional para la conservacion: dinamicas y conflictos.
Papeles de relaciones ecosociales y cambio global 107:
39-55.

Rozzi, R., Anderson, C., Massardo, F. y Silander Jr., J.
2001. Diversidad biocultural subantartica: una mirada
desde el Parque Etnobotanico Omora. Chloris Chilensis
4(2). Disponible en: http://www.chlorischile.cl/rozzi/
rozzi.htm

Sarrazin, J. P. (2011). Transnacionalizaciéon de la
espiritualidad indigena y turismo mistico. In Articulo
presentado en el IV Congreso de la Red Internacional
de Migracion y Desarrollo. Quito: FLACSO. (Vol. 5,
No. 07, p. 2016).

Schultes, R. E. y Hoffmann, A. 2000. Plantas de los
dioses: origen del uso de alucindgenos. Fondo de
Cultura Econdémica. México.

SEMARNAT. 2010. Norma Oficial Mexicana para la
Proteccion ambiental de especies nativas de México
de flora y fauna silvestre, Categorias de riesgo y
especificaciones para su inclusion, exclusion o cambio.
Diario Oficial. Jueves 30 de diciembre de 2010. México.

Singer, R. 1964. Las Setas y las trufas. Compania
Editorial Continental. México.

Still, J. 2003. Use of animal products in traditional
Chinese medicine: environmental impact and health
hazards. Complementary Therapies in Medicine 11(2):
118-122.

Thomas, E. 2012. The impact of traditional lifestyle,
provenance and contact history on plant use knowledge
and management: A cross-cultural comparison of
two small-scale societies from the Bolivian Amazon.

Human Ecology 40(3): 355-368.

Toledo, V.M. 2013. El paradigma biocultural: crisis
ecologica, modernidad y culturas tradicionales.
Sociedad y Ambiente 1(1): 50-60.

AriDoCIENCIA

Turner, V. 1980. La selva de los simbolos: aspectos del
ritual ndembu. Siglo XXI. Madrid.

Voeks, R.A. 1996. Tropical forest healers and habitat
preference. Economic Botany 50(4): 381-400.

Williams, L.A.D. 2006. Ethnomedicine. West Indian
Medicinal Journal 55(4): 215-216.

Young, A. 1982. The anthropologies of illness and
sickness. Annual Rev. Anthropology 11: 257-285.

Zuluaga R., G. 1994. Programa de recuperacion de
plantas medicinales en las comunidades. Grupo de
Estudios en Sistemas Tradicionales de Salud, Ministerio
de Salud de Colombia. Bogota.

oo



