
12

PR
UE

BA
 D

E 
GA

LE
RA

RECIBIDO: 05/12/2018  

ACEPTADO: 23/12/2018   

PALABRAS CLAVE:
Medicina tradicional, 
etnobotánica, 
etnozoología, 
zooterapia, 
etnomicología medicinal.

KEYWORDS:
Traditional medicine, 
ethnobotany, 
ethnozoology, 
zootherapy,
medicinal ethnomycology.

Árido-Ciencia 2018 Vol. 3 (2): 12-20  - Nota Corta.

CONOCIMIENTO Y USO ETNOMÉDICO DE ELEMENTOS DEL AMBIENTE ¿UN RIESGO PARA 
SU CONSERVACIÓN?

ETHNOMEDICAL KNOWLEDGE AND USE OF BIOTA, A RISK FOR CONSERVATION?

Eréndira Juanita Cano Contreras*

El Colegio de la Frontera Sur, Unidad San Cristóbal. Periférico Sur y Carretera Panamericana s/n, Barrio de María 
Auxiliadora. San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. C. P. 29290.

Autora por correspondencia: erecano@gmail.com

RESUMEN

Con frecuencia encontramos estudios con enfoque etnoecológico o 
etnobiológico en los cuales se enfatiza la importancia del registro, valoración, 
conservación y fortalecimiento de los conocimientos, prácticas y concepciones 
locales y tradicionales relacionados con la biota. Generalmente partimos del 
supuesto de que tales prácticas son compatibles con la conservación y manejo 
sustentable del entorno natural. Sin embargo, a lo largo de la historia de la 
humanidad, varias culturas originarias que ahora podemos catalogar como 
tradicionales, nativas o indígenas pudieron ser causantes de extinciones de 
especies animales y vegetales, debido a un aprovechamiento excesivo o por 
modificaciones importantes al medio. Ante ello nos preguntamos: ¿es posible 
que las prácticas terapéuticas, tradicionales, ancestrales, indígenas, pudieran 
ser incompatibles con la conservación y sustentabilidad de elementos del 
entorno ecológico? En ese sentido se desarrolla la presente reflexión. 

ABSTRACT

We often encounter studies with ethno-ecological or ethnobiological focus 
in which the importance of the registration, assessment, conservation and 
strengthening of knowledge, practices and local and traditional conceptions 
related to biota is emphasized. Generally, we assume that such practices are 
compatible with the conservation and sustainable management of the natural 
environment. However, throughout the history of humanity, several ethnic 
cultures that we can now classify as traditional, native or indigenous could have 
caused extinctions of animal and plant species, due to excessive exploitation or 
important modifications to the environment. Because of this, we ask ourselves: 
is it possible that therapeutic, traditional, ancestral, indigenous practices could 
be incompatible with the conservation and sustainability of elements of the 
ecological environment? The present reflection is settled in this sense.



13

PR
UE

BA
 D

E 
GA

LE
RA

Etnomedicina y conservación biológica

INTRODUCCIÓN.

Durante la historia de la humanidad, el género Homo 
ha recurrido a los elementos del medio que le circunda 
para satisfacer sus necesidades básicas, de lo que 
ha resultado una relación entre la humanidad y la 
naturaleza de larga data (Mariaca, 1997). No obstante, 
la dicotomía entre naturaleza y sociedad es una noción 
occidental cuya profundización ha devenido en el mayor 
problema ontológico contemporáneo (Giraldo, 2014) y 
ha dado pie al cúmulo de prácticas de sobre explotación 
y deterioro ambiental que han originado la profunda 
crisis ambiental actual (Escobar, 2005, 2014; Leff, 
2004). Así mismo, la condición de humanidad, desde la 
visión del mundo de algunos pueblos originarios, no es 
una cualidad privativa de Homo sapiens: las personas, 
animales, plantas y elementos del medio, poseen una 
cualidad ontológica similar. Ante ello podemos inferir 
la complejidad del análisis de la relación entre los seres 
humanos y los seres animados, inanimados, bióticos y 
abióticos, que circundan su vida.

Precisamente un tipo de conocimientos y prácticas en 
las que de manera más estrecha se refleja la relación 
entre seres humanos y ambiente, es en las relacionadas 
con la salud, puesto que una preocupación básica 
de las personas es su supervivencia (Lagarriga, 
1999). Estos conocimientos se fundamentan en la 
observación de los padecimientos, y la elaboración de 
complejas concepciones sobre la vida y la muerte, las 
enfermedades y sus tratamientos. Por ello, en todos los 
pueblos del mundo el proceso de salud-enfermedad 
es una realidad concreta que se presenta en el ciclo 
de vida de las personas sociales. Se configura en un 
desarrollo cognoscitivo que forma parte importante del 
patrimonio cultural de cada pueblo y ha conformado 
sistemas médicos empíricos desarrollados a partir de la 
apropiación y uso de los recursos naturales del entorno 
ecológico (Ortiz, 1999). 

Etnomedicina y sistemas etnomédicos tradicionales
La Etnomedicina estudia las prácticas médicas 
tradicionales, poniendo énfasis en la interpretación 
cultural de salud, enfermedad y padecimientos1, 
así como en los procesos de mantenimiento de la 
salud y prácticas de curación. Su objeto principal de 
investigación son los conceptos de la enfermedad y su 
tratamiento (McElroy y Townsend, 2009; Williams, 
2006). Desde esta perspectiva la práctica médica está 
constituida por las creencias y prácticas de salud, 
valores culturales y roles sociales (McElroy, 1996).

Así, las prácticas etnomédicas conforman un complejo 
sistema que integra el uso de elementos terapéuticos 
bióticos (plantas, animales y hongos), abióticos, la 
espiritualidad y el medio (Krippner, 2003; Williams, 
2006).

Para Menéndez (1994) la medicina tradicional –
campo de estudio de la Etnomedicina- está integrada 
tanto por aspectos de la cultura –generalmente de 
grupos marginados (campesinos, indígenas, rurales)- 
como por un importante número de creencias, 
prácticas y elementos procedentes de la medicina 
alópata y el modelo biomédico. Por ello en el análisis 
de los sistemas etnomédicos no se debe dejar de 
lado su carácter dinámico, los procesos de cambio, 
integración, interpretación y apropiación de elementos 
aparentemente ajenos a la cultura, pero que denotan la 
capacidad de las culturas y los conocimientos locales 
de adaptarse y permanecer.

En los sistemas etnomédicos tradicionales convergen 
referentes cosmogónicos, sociales y naturales 
en la conformación de prácticas y concepciones 
relacionadas con el proceso de salud-enfermedad-
atención (Berger-González et al., 2016; Colaj, 2013). 
Estos procesos no se encuentran al margen de las 
condiciones sociales, políticas y económicas en que 
se desarrollan las sociedades y sus relaciones. En la 
conformación de un sistema etnomédico se configuran 
relaciones de hegemonía/subalternidad “que opera 
entre los sectores sociales que entran en relación en una 
sociedad determinada, incluidos sus saberes técnicos” 
(Menéndez, 1994). 

Por ello, la medicina tradicional –o desde la visión de la 
Etnomedicina, los sistemas etnomédicos- de un grupo 
humano debe ser analizada considerando el sistema 
cultural como un ente dinámico, con sus representaciones 
y prácticas que redefinen continuamente su sentido, 
significado y acciones (Menéndez, 1994; 2003). 

Elementos terapéuticos
En los sistemas médicos tradicionales, la eficacia 
terapéutica de una planta, animal o mineral muchas veces 
depende de prácticas mágico-religiosas que se llevan a 
cabo durante su obtención y uso. Pedir o no permiso 
a las deidades protectoras de la naturaleza, también 
determinará el éxito o fracaso de la medicina. Los 
rituales de extracción muchas veces son considerados 
como requisito indispensable para asegurar el buen 

Williams emplea las palabras inglesas deseases e illness. Aunque ambas, en una traducción literal significan “enfermedad”, cuando 
son utilizadas en Antropología Médica y en Etnomedicina, se traducen como “enfermedad” (disease) y “padecimiento” (illness). En la 
literatura anglosajona sobre el tema, una de las discusiones más importantes es el uso de los términos “disease”, “illness” y “sickness”, 
pues cada uno de ellos está dotado de distintos significados. Así, illness se relaciona con el sufrimiento, el acto de padecer y la dimensión 
sociocultural que rodea una enfermedad (Kleinman, 1980, 1988), disease es utilizado para nombrar las enfermedades o cuadros de 
malestar que tienen una connotación preponderantemente física. La palabra sickness es poco usada en contextos antropológicos, pues 
se acepta que es un concepto generado y usado en la Biomedicina, cuyo significado alude al carácter biológico o patológico de la 
enfermedad. Para profundizar en el tema se pueden revisar diversos escritos como los de Eisemberg (1977), McElroy y Townsend 
(2009), Williams (2006) y Young (1982).



14

PR
UE

BA
 D

E 
GA

LE
RA

funcionamiento de un elemento curativo (Turner, 
1980). Es así que en el uso de elementos terapéuticos en 
la etnomedicina indígena concurren aspectos que van 
más allá del mero conocimiento de sus propiedades, 
participando de ella concepciones y simbolismos 
relacionados con las cosmovisiones locales, e incluso 
atraviesan cuestiones políticas y sociales.

Para Bye et al. (1999), los elementos bióticos y 
abióticos que utiliza el ser humano en el tratamiento 
de enfermedades han sido seleccionados a través 
de la historia por medio de una práctica razonada de 
prueba y error. Aunque más allá de que se trate de 
conocimientos generados de la experiencia, magia 
simpatética, revelaciones oníricas o en estados alterados 
de conciencia; entre los elementos terapéuticos usados 
en los sistemas médicos indígenas existe una amplia 
cantidad de especies biológicas. Las farmacopeas 
indígena y tradicional están conformadas por numerosos 
elementos bióticos (Arias y Trillo, 2014; Ferreira et 
al., 2009) –animales, plantas, hongos- y abióticos –
minerales, tierras, aguas- (Anzures, 1999; Cordón, 1921; 
Menchú, 1949; Mendizábal, 2007). Generalmente el 
énfasis analítico ha sido puesto en los primeros, debido 
al elevado porcentaje de especies biológicas, sobre todo 
botánicas, que integran las farmacopeas locales.

Las prácticas extractivas de elementos abióticos 
con usos culturales –entre los que se pueden contar 
los usos medicinales- también pueden tener serias 
repercusiones en el medio y por tanto, implicaciones 
importantes para la conservación de ecosistemas. Se 
desarrollará este punto más adelante, comenzando por 
analizar las repercusiones ecosistémicas documentadas 
que ha podido tener el uso de especies biológicas en la 
terapéutica indígena.

Implicaciones del uso y aprovechamiento de la biota 
con fines etnomédicos

Dentro de la etnobiología y disciplinas afines, existe 
una importante cantidad de trabajos acerca de las 
implicaciones en la conservación que pueden tener 
ciertas prácticas de manejo, aprovechamiento, colecta 
y extracción de elementos de la biota (Costa-Neto, 
2005; Marques, 1994), aunque la mayor parte analizan 

el impacto ecológico que pueden tener prácticas 
extractivas como la cacería, la colecta y extracción 
de plantas e invertebrados útiles no sólo en términos 
medicinales (Barbarán, 2000; Naranjo et al., 2009). Por 
ello, para poder afirmar que la importancia etnomédica 
o terapéutica de especies biológicas puede contribuir 
a la conservación de la diversidad biocultural2, aún 
es necesario generar más trabajos desde el enfoque 
cuantitativo que coadyuven a obtener datos que 
permitan diseñar acciones específicas. Al reflexionar 
acerca de las posibles repercusiones ecológicas que 
puede tener el uso terapéutico de elementos bióticos y 
abióticos, es necesario hacer un análisis diferenciado 
para cada uno de los grupos bióticos, por un lado, y 
de las implicaciones del uso y extracción de elementos 
abióticos, por otra parte.

En cuanto a los elementos bióticos usados en la 
terapéutica indígena, estos pueden ser desde la 
taxonomía linneana3 plantas, animales u hongos. La 
Organización Mundial de la Salud calcula que alrededor 
del 80% de la población mundial emplea primariamente 
en medicinas basadas en animales o plantas (Alves y 
Rosa, 2005), y dentro de este porcentaje destacan las 
poblaciones humanas tradicionales, quienes –como 
se ha mencionado- poseen una amplia farmacopea 
basada en elementos bióticos y abióticos (Alves y 
Rosa, 2005). Sin embargo, esto no sólo es privativo de 
sistemas etnomédicos, puesto que el uso medicinal de 
plantas animales y hongos se ha extendido al sistema 
biomédico, ya que el número de ingredientes usados 
en la preparación de medicamentos de patente o las 
investigaciones destinadas a indagar sobre su potencial, 
son cada vez más numerosas (Acosta, 2015; Fabricant 
y Farnsworth, 2007; Voeks, 1996).

Con frecuencia los elementos terapéuticos silvestres 
que son extraídos para usos locales por comunidades 
indígenas, generan poco impacto ambiental, no 
obstante cuando esas mismas especies son usadas con 
fines comerciales existe una mayor posibilidad de 
que se presenten extracciones que superen la tasa de 
reposición de las especies (Alves y Rosa, 2005).

La mayor parte de los recursos biológicos que integran 
la terapéutica tradicional, son las plantas medicinales, 

2.- La noción de diversidad biocultural se basa en la noción, ampliamente demostrada sobre la indisoluble integración de diversidad 
biológica y la diversidad cultural (Rozzi, 2001). Como producto de la evidencia acumulada a lo largo de varias décadas de estudios, 
se ha comprobado la estrecha relación entre conservación de la biodiversidad y la variedad de formas a través de las cuales los seres 
humanos han mantenido, manejado e incluso creado biodiversidad a través de diversas prácticas culturales (ISE, 1988; Maffi, 2007). 
Cada vez es más aceptada la idea de los ambientes y paisajes bioculturales, que son la suma del efecto acumulado de la variedad de 
relaciones e interdependencias establecidas entre los seres humanos y los elementos bióticos de los ambientes que se habitan (Maffi, 
2007). Diversidad biológica y cultural dependen una de la otra y es por ello que la pérdida de especies biológicas está relacionada con 
el deterioro de las lenguas y culturas del mundo (Boege, 2008; Toledo, 2013).

3.-Se realiza esta aclaración puesto que, desde una visión emic (desde las concepciones locales) los elementos del medio son clasificados 
en intrincadas categorías que frecuentemente no se corresponden con la taxonomía linneana, precisamente esta es una de las líneas de 
estudio más importantes para la etnobiología.

Etnomedicina y conservación biológica



15

PR
UE

BA
 D

E 
GA

LE
RA

cuyo uso es antiquísimo y a las que han recurrido 
prácticamente todos los pueblos (Magaña, 2012). 
Estas pueden ser cultivadas o domesticadas, arvenses 
o de origen silvestre (Fabricant y Farnsworth, 2001; 
Zuluaga, 1994). Los esfuerzos de conservación de 
elementos terapéuticos se han enfocado en las plantas 
medicinales (Balick et al., 1994; Bernal et al., 2011; 
Zuluaga, 1994), focalizándose en las especies silvestres. 
Cuando se trata de plantas medicinales domesticadas 
o arvenses, generalmente son especies de uso popular 
extendido –nativas o introducidas siglos atrás- y los 
esfuerzos académicos relacionados con su producción 
y aprovechamiento se encuentran estrechamente 
relacionados con los trabajos de enriquecimiento, 
caracterización y diversificación de huertos familiares 
(Guzmán et al., 2012; Magaña, 2012).

Sobre el uso y conocimiento diferenciados de plantas 
medicinales silvestres y domesticadas, es importante 
generar más trabajos en los que se analice de manera 
cuantitativa qué proporción de uso existe de ambos 
grupos en regiones o zonas culturales, esto es, en ámbitos 
territoriales más extensos que los de una comunidad 
o un municipio. Si se combinan estos análisis con el 
diseño de investigaciones que estimen la abundancia 
y grado de degradación de los principales ecosistemas 
donde se obtienen recursos fitoterapéuticos, podrían 
generarse estrategias de conservación más concretas 
(Albuquerque y Munis, 2012; Molares y Ladio, 2012).

Probablemente uno de los casos más emblemáticos 
de sobre explotación e importancia comercial de una 
planta medicinal, es el caso del barbasco, nombre con 
el que se designa a especies del género Dioscorea (D. 
composita y D. bartletii principalmente) en las cuales 
se descubrió la presencia de la diosgenina, precursor de 
los esteroides, durante la década de 1940. Ello provocó 
que en las décadas siguientes se establecieran en 
México, donde crecen estas especies, una importante 
cantidad de empresas dedicadas a su explotación para la 
elaboración de medicamentos, posicionando a México 
como el principal productor de esteroides, aunque no 
existían normas para su explotación y colecta (Diechtl, 
1980). Las y los campesinos que proveían a las empresas 
de la materia prima nunca gozaron realmente de la 
bonanza del barbasco. En la década de 1970 el gobierno 
mexicano otorgó la exclusividad de explotación a una 
empresa mexicana, aunque el daño ya estaba hecho y 
actualmente las poblaciones de barbasco no se acercan 
a la abundancia que tenían antes del descubrimiento de 
su utilidad farmacéutica. 

Por otra parte, además de las plantas usadas 
tradicionalmente con fines medicinales que, al 
descubrirse sus principios activos cobran un gran 
interés económico, existen algunos casos de plantas 
que en sus contextos originales forman parte de 
sistemas etnomédicos indígenas, pero que al ser 
descontextualizadas, son sobreexplotadas debido a sus 
propiedades psicoactivas. Varias de ellas han llegado 

incluso a ser el eje de lo que se ha denominado “turismo 
chamánico”, “turismo espiritual”, “turismo esotérico” o 
“turismo místico” (Basset, 2012; Negrín da Silva, 2015; 
Sarrazin, 2011). Tal vez el principal ejemplo es el de la 
mezcla de plantas que tienen como bases dos especies, 
Banisteriopsis caapi y Psychotria viridis (Reyes-
García, 2009) denominada ayahuasca, yajé, pindé, 
kahi, caapi o natema, usadas por especialistas rituales 
principalmente amazónicos en Brasil, Perú y Colombia 
(Schultes y Hoffman, 2000). Lo mismo –aunque en 
mucho menor escala-, ocurre en el sur de Ecuador y en 
el norte de Perú con el cactus San Pedro (Trichocereus 
pachanoi) o en la Sierra Mazateca de Oaxaca con hongos 
de los géneros Psilocybe y Clytocibe. En el caso de 
Banisteriopsis caapi y Psychotria viridis, representantes 
de comunidades indígenas han denunciado su uso 
inadecuado y crecientes procesos de bioprospección 
para los cuales no han sido consultados, además de que 
no existen estudios acerca del impacto que puede tener 
su creciente extracción en las poblaciones silvestres 
(Reyes-García, 2009). Así mismo, cada vez es más 
frecuente encontrar evidencias de que la desenfrenada 
demanda de ayahuasca, ha puesto en riesgo de 
extinción en algunas partes del Amazonas a la especie 
Banisteriopsis caapi, siendo percibido por pobladores 
locales su paulatina desaparición en sitios donde antes 
era abundante. 

En México, en años recientes ha cobrado auge el 
turismo chamánico en la Sierra de Catorce, San Luis 
Potosí, donde se encuentra Wirikuta, sitio sagrado de 
la cultura wixárika y a donde los wixaritari (huicholes) 
realizan peregrinaciones anuales con fines rituales 
durante las que colectan el cactus psicoactivo peyote 
(Lophophora williamsii y L. diffusa). El proceso de 
defensa de Wirikuta ha mediatizado esta práctica y las 
simpatías que ha despertado el movimiento de defensa 
del territorio ante la amenaza del establecimiento de 
empresas mineras canadienses, han llevado a cada 
vez mayor número de personas simpatizantes con 
movimientos antisistémicos o de corte “new age” 
a viajar a la zona para consumir peyote (Negrín da 
Silva, 2015). Aunque la Norma Oficial Mexicana 059 
de Protección Ambiental registra estas especies como 
sujetas a protección especial (SEMARNAT, 2010), el 
pueblo wixárika tiene derecho a la libre recolección, 
uso tradicional, ceremonial y transportación de plantas 
sagradas en todo Wirikuta en el marco de lo establecido 
en el Convenio de Viena sobre Sustancias Psicotrópicas 
firmado por el Estado Mexicano en 1971 (Alarcón-
Cháires et al., 2013). No obstante, gran parte del pueblo 
wixárika ha llegado a depender de la comercialización 
de sus bienes culturales, entre los que se cuenta el 
turismo espiritual dentro y fuera de su territorio 
aborigen, que tiene como base el consumo de peyote 
por personas y empresas no indígenas (Negrín da Silva, 
2015). El peyote también es usado por la Iglesia Nativa 
Americana –para quienes también es legal la posesión, 
colecta y traslado- asentada en Estados Unidos, reflejo 
de la ampliación de su uso más allá de su rango natural 

Etnomedicina y conservación biológica



16

PR
UE

BA
 D

E 
GA

LE
RA

de distribución. Actualmente se reconoce que existe 
una presión de sobre colecta y aunque en algunos 
sitios de su amplio rango de distribución todavía es 
muy abundante, en el desierto de Catorce en San Luis 
Potosí, sus poblaciones se han reducido drásticamente 
debido al saqueo selectivo y la destrucción del hábitat 
(Meza, 2011).

Debido al alto número de trabajos que registran y 
describen los usos medicinales de especies de plantas 
silvestres, los esfuerzos de conservación se enfocan 
en éstas, mientras que, en comparación, existe poca 
información acerca de los animales medicinales. Es 
por ello, que el uso terapéutico de la fauna no es un 
eje primordial para establecer planes de manejo (Alves 
y Rosa, 2005; Arias y Trillo, 2014; Barbarán, 2004; 
Enríquez et al., 2006). 

Un ejemplo de zooterapia que afecta la permanencia 
de las poblaciones locales, es el uso de las serpientes 
de cascabel (Crotalus spp. y Sistrurus spp.). Éstas son 
utilizadas en la mayor parte de México y Centroamérica 
para tratar afecciones cutáneas e incluso en el tratamiento 
de diversos tipos de cáncer (Cortés-Gregorio et al., 
2013) y con este fin son vendidas en grandes cantidades 
en zonas del Norte de México. El mejor ejemplo es un 
tramo de la carretera 57 que va de Matehuala a San Luis 
Potosí, donde se exhiben numerosos ejemplares4 secos 
y listos para ser usados que representan una importante 
fuente de ingresos para los pobladores locales (Aguilar, 
2007). Aunque no existen estudios concluyentes y 
detallados que nos permitan conocer cómo y en qué 
medida podrían estar siendo mermadas las poblaciones 
de Crotalus en la zona, se reconoce por entrevistas y 
apreciaciones de herpetólogos locales, que cada vez es 
más difícil encontrarlas. Así mismo, todas las especies 
de cascabeles mexicanas, de los géneros Crotalus y 
Sistrurus, se encuentran protegidas por la NOM-059 
(SEMARNAT, 2010). De acuerdo con Jesús Sigala 
(comunicación personal), este es un claro ejemplo de 
un recurso zooterapéutico tradicional que al parecer 
está siendo sobre explotado y por tanto su conservación 
se encuentra en riesgo.

En un contexto cultural y biogeográfico distinto, de 
acuerdo con Still (2003), la medicina tradicional china 
–la cual se ha extendido en todo el mundo- utiliza 
elementos terapéuticos provenientes de varias especies 
animales bajo alguna categoría de protección dentro de 
la CITES5 y este uso ha afectado a algunas poblaciones. 
Afirma que “desafortunadamente, la demanda creada 

por la medicina tradicional, es una de las causas 
de la sobre explotación de poblaciones silvestres 
de numerosas especies animales” (Still, 2003). No 
obstante, se debe destacar que su afirmación toma como 
base sobre todo los casos de elementos terapéuticos 
usados en medicinas orientales (Still, 2003) y no 
necesariamente en sistemas etnomédicos indígenas.

En cuanto a hongos y líquenes macroscópicos que 
forman parte de los sistemas médicos tradicionales 
e indígenas, éstos merecen mención aparte puesto 
que no se ha demostrado que posean algún riesgo de 
sobreexplotación en términos de su aprovechamiento, 
debido a sus particulares características biológicas.
En los hongos macróscopicos, el micelio –que es en 
realidad el cuerpo del hongo- generalmente está “oculto” 
en el sustrato. La estructura “visible” y en consecuencia 
la que se aprovecha para fines medicinales, es el 
esporoma, cuya finalidad es la producción y dispersión 
de las esporas (Alexopoulos et al., 1996). Así, cuando las 
personas utilizan los hongos macroscópicos, solamente 
recolectan el esporoma (que por lo general ya logró 
esporular) mientras que el micelio se mantiene y seguirá 
produciendo esporomas año con año. Egli et al. (2006) 
demostraron en un estudio de largo plazo (quince años), 
que la recolección intensiva de cuerpos fructíferos no 
modifica la abundancia ni la riqueza de las poblaciones 
en los bosques. Por el contrario, existen estudios que 
proponen que en ocasiones algunos grupos humanos 
fomentan la aparición de más esporomas comestibles a 
través de prácticas tradicionales de recolección, como 
en el caso de las trufas y los champiñones comestibles 
en algunas zonas de Europa (Singer, 1964; Morcillo 
et al., 2005) y de especies micorrizógenas en México 
(Mariaca et al., 2001). Cabe mencionar no obstante, 
que debido a su alto valor comercial, sólo en el caso de 
las trufas (Tuber spp.) existen estudios que demuestran 
que efectivamente éstas prácticas sí aumentan la 
abundancia de organismos y/o esporomas. En el caso 
de hongos utilizados en la terapéutica indígena, para los 
hongos enteógenos del género Psilocybe –manejados 
por los mazatecos de Oaxaca con fines curativo-
adivinatorios-, existen evidencias de que también se 
realizaba un fomento del crecimiento estas especies 
(Guzmán, 1995).

Implicaciones del uso y aprovechamiento de los 
elementos abióticos en la etnomedicina
En cuanto a los elementos abióticos usados en los 
sistemas médicos indígenas, estos incluyen una 
variedad de minerales (sales, piedras, rocas), diversos 

4.- Aunque se me ha referido que debido a la demanda y escasez de serpientes de cascabel, un importante número de los animales que 
ahí se comercializan pertenecen a otras especies de ofidios. Este hecho podría estar mermando así otras poblaciones de serpientes.

5.- Siglas de la Convención sobre el Comercio Internacional de Especies Amenazadas de Fauna y Flora Silvestres, acuerdo internacional 
concertado entre los gobiernos que tiene por finalidad velar por que el comercio internacional de especies silvestres no constituya una 
amenaza para su supervivencia. Actualmente se considera el referente internacional más importante debido a que ofrece diversos grados 
de protección a más de 35.000 especies de animales y plantas. 

Etnomedicina y conservación biológica



17

PR
UE

BA
 D

E 
GA

LE
RA

tipos de suelos (barros, areniscas) y aguas de diverso 
origen, como agua de lluvia, agua de mar y agua de 
diversos afluentes como manantiales, ríos, lagunas 
o cenotes dotados con características simbólicas o 
fisicoquímicas (aguas sulfurosas, duras o mineralizadas)  
que les confieren propiedades terapéuticas (Cordón, 
1921; Menchú, 1949; Mendizábal, 2007). Sin 
embargo, se desconocen estudios de caso referentes 
a tasas de extracción y sus posibles implicaciones 
en la permanencia, conservación o en deterioro de 
poblaciones biológicas asociadas a ellos. Por lo que 
ésta puede ser una importante línea de investigación, 
puesto que como parte fundamental del ecosistema, es 
de vital importancia conocer estos valores para poder 
hacer inferencias sobre las posibles repercusiones que 
su extracción puede tener en la permanencia de especies 
biológicas, no sólo de importancia antropogénica sino 
también ecosistémica. 

ALGUNAS REFLEXIONES 

En general, el problema de la sobreexplotación de 
elementos terapéuticos –bióticos y abióticos- tiene 
múltiples aristas. Por una parte, se ha documentado 
ampliamente el cambio en las prácticas de extracción 
como resultado de la adopción de economías de mercado 
en sociedades que tradicionalmente no funcionaban 
bajo esta lógica, además de que los acelerados procesos 
de cambio cultural con frecuencia traen aparejada la 
pérdida de regulaciones locales y prácticas simbólicas 
destinadas al cuidado de la naturaleza (Thomas, 2012).
Sin caer en el mito del “buen salvaje ecológico” 
(Redford, 1990), en sociedades indígenas es frecuente 
observar procesos regulatorios comunitarios basados en 
aspectos cosmogónicos y con frecuencia, cimentados 
en nociones de la naturaleza como “algo” no separado 
de la sociedad, sino como un continuo. Tal es así que 
cuando las personas que vivían de manera tradicional 
son integradas a la economía global y entran en lógicas 
de mercado, pierden sus restricciones culturales de uso 
de elementos de la biota. 

La pérdida de conocimiento ecológico tradicional 
frecuentemente resulta en un inadecuado manejo 
y aprovechamiento de los recursos: la pérdida de 
ecosistemas y poblaciones, así como la degradación 
de conocimientos, se encuentran estrechamente 
relacionados.

Finalmente, debe resaltarse que la relación entre 
conservación biológica y uso terapéutico de especies 
animales y vegetales es bidireccional, aunque la 
mayor cantidad de flechas van justo en la dirección 
contraria al tema discutido en estas líneas. Se ha 
demostrado que la pérdida de la biodiversidad es 
provocada fundamentalmente por prácticas distintas 
al aprovechamiento etnomédico, tales como cambio 
de uso de suelo, deforestación y su consecuente 
defaunación, megaproyectos extractivos, expansión de 
la frontera agrícola – sobre todo en el establecimiento 

de monocultivos-, introducción de especies invasoras y 
contaminación de mantos freáticos, suelos y aire (Leff, 
2004). 

Esa pérdida de la biodiversidad, como uno de los 
elementos fundamentales de la actual crisis ecológica 
de escala global, también repercute en las prácticas 
etnomédicas: los sistemas médicos indígenas dependen 
del ambiente natural (Anyinam, 1995). Se reconoce que 
existen prácticas y conocimientos en franco proceso de 
pérdida debido a la cada vez mayor dificultad de acceso 
a los elementos terapéuticos necesarios, pues en el 
medio circundante las plantas, animales y hasta hongos 
usados tradicionalmente ya no pueden ser cazados o 
recolectados en los sitios donde tradicionalmente se 
hacía; se ha restringido el acceso a cuerpos de agua 
limpios y con las características necesarias para ser 
usados para fines terapéuticos; se han perdido ciertas 
clases de tierras y suelos o se han sobre explotado 
minerales al punto de que ya no están disponibles para 
fines medicinales.

Aunque en ocasiones las prácticas etnomédicas pueden 
contribuir a la degradación ecológica (Anyinam, 
1995), también pueden coadyuvar en la conservación 
y preservación ecológica. Nos encontramos así ante 
una trascendente paradoja, reflejo del alto grado de 
complejidad que tiene el estudio y comprensión de las 
múltiples formas que puede tomar la relación humano-
naturaleza y de los sistemas etnomédicos indígenas en 
particular.

Ante ello, acercamientos incluyentes, interdisciplinarios 
y desde una perspectiva holística y de diálogo de 
saberes, se vuelven indispensables para analizar, 
comprender e incidir en estas relaciones y, de manera 
conjunta, respetuosa y colaborativa, alcanzar acuerdos, 
diseñar acciones y elaborar estrategias que aseguren la 
permanencia de las especies biológicas y por tanto de 
los conocimientos tradicionales asociados. En última 
instancia así se integra la herencia biocultural, que es 
patrimonio colectivo de los pueblos y que tiene igual 
derecho a ser respetada y preservada.

LITERATURA CITADA

Acosta, A. 2015. “Los coletazos del colonialismo senil” 
En: Acosta, A. y Martínez, E. (comps.) Biopiratería, La 
biodiversidad y los conocimientos ancestrales en la 
mira del capital. Editorial Abya Yala. Quito. pp. 9-34

Alarcón-Cháires, P., Chávez, T. y Chávez, C. 2013. 
Wirikuta, Defensa del territorio ancestral de un pueblo 
originario. Frente en Defensa de Wirikuta Tamatsima 
Wahaa’ y Red de Etnoecología y Patrimonio Biocultural. 
Morelia, México.

Albuquerque, U.P. y Muniz de Medeiros, P. 2012. 
Systematic reviews and meta-analysis applied 
to ethnobiological research. Ethnobiology and 

Etnomedicina y conservación biológica



18

PR
UE

BA
 D

E 
GA

LE
RA

Conservation, 1(6): 1–8. 

Alexopoulos, C., Mims, C. y Blackwell, M. 1996. 
Introductory Micology. John Wiley & Sons. EUA.
Alves, R. y Rosa, I.L. 2005. Why study the use of 
animal products in traditional medicines?. Journal of 
Ethnobiology and Ethnomedicine 1: 5.

Anzures B, M.C. 1999. “Medicina tradicional y poder” 
En: Ortiz E., S. (Coord.), La medicina tradicional en el 
norte de México. Instituto Nacional de Antropología e 
Historia. México D.F.

Anyinam, C. 1995. Ecology and ethnomedicine: 
exploring links between current environmental crisis 
and indigenous medical practices. Social Science and 
Medicine 40(3): 321-329.

Arias T., B. y Trillo, C. 2014. Animales y plantas que 
curan: avances sobre la farmacopea natural de los 
pobladores del área de Laguna Mar Chiquita. Revista 
Facultad de Ciencias Exactas, Físicas y Naturales 
1(2): 77-85.

Balick, M.J., Arvigo, R. y Romero, L. 1994. The 
Development of an Ethnobiomedical Forest Reserve in 
Belize: Its Role in the Preservation of Biological and 
Cultural Diversity. Conservation Biology 8(1): 316-
317. 

Barbarán, F.R. 2000. “Recursos alimenticios derivados 
de la caza, pesca y recolección de los Wichi del Río 
Pilcomayo (Provincia de Salta, Argentina)” En: 
Cabrera, E., Mercolli, C. y R. Resquin (Eds.) Manejo de 
fauna silvestre en Amazonia y Latinoamérica. CITES 
Paraguay, Fundación Moisés Bertoni y Universidad de 
Florida. Asunción, Paraguay. pp. 507-527

Basset, V. 2012. Del turismo al neochamanismo: 
ejemplo de la reserva natural sagrada de Wirikuta en 
México. Cuicuilco 19(55): 245-266. 

Berger-González, M., A. Vides-Porras, S. Strauss, M. 
Heinrich, S. Taquirá y P. Krütli. 2016. Relationships 
that heal: Beyond the patient-healer dyad in Mayan 
Therapy. Medical Anthropology 35(4): 353-367.

Bernal, H.Y., García, M.H. y Quevedo, S.F. 2011. Pautas 
para el conocimiento, conservación y uso sostenible de 
las plantas medicinales nativas en Colombia: Estrategia 
nacional para la conservación de plantas. Ministerio de 
Ambiente, Vivienda y Desarrollo Territorial e Instituto 
de Investigación de Recursos Biológicos Alexander 
von Humboldt. Bogotá. 232 pp.

Boege, E. 2008. El patrimonio biocultural de los 
pueblos indígenas de México. Instituto Nacional de 
Antropología e Historia y Comisión Nacional para el 
Desarrollo de los Pueblos Indígenas. México D.F. 
Bye B., R., Cruz M., M. y Evangelista, V. 1999. “Plantas 

medicinales del norte de México: archivo etnohistórico 
del doctor Edward Palmer (1869-1910)” En: Ortiz 
E.S. (Coord.), La Medicina Tradicional en el Norte de 
México: Instituto Nacional de Antropología e Historia. 
México, D.F. pp. 95-108.

Colaj T., S.G. 2013. “La Etnomedicina en Chajul: 
Una cultura, una cosmovisión” En: González G., F.R. 
(Coord.) Cosecha de memorias, la memoria cultural 
de la sociedad ixil. Aporte para la Descentralización 
Cultural ADESCA, Centro de Estudios Mexicanos y 
Centroamericanos, Embajada de Francia y Universidad 
de San Carlos de Guatemala. Guatemala.

Costa-Neto, E.M. 1995. Animal-based medicines: 
biological prospection and the sustainable use of 
zootherapeutic resources. Anais da Academia Brasileira 
de Ciências 77(1): 33-43. 

Cordón, V. 1921. El agua de mar y sus propiedades 
terapéuticas. Tesis inédita para optar a grado de 
Farmacéutico. Facultad de Ciencias Naturales y 
Farmacia, Universidad de San Carlos. Guatemala.

Cortés-Gregorio, I., Pascual-Ramos, E., Medina-
Torres, S. M., Sandoval-Forero, E. A., Lara-Ponce, E., 
Piña-Ruíz, H. H., Martínez-Ruiz, R. y Rojo-Martínez, 
G. E.  2013. Etnozoología del pueblo Mayo-Yoreme 
en el norte de Sinaloa: uso de vertebrados silvestres. 
Agricultura, Sociedad y Desarrollo 10(3): 335-358. 
Diechtl, T.S. 1980. El barbasco mexicano: condiciones 
y perspectivas de su aprovechamiento. Revista Ciencia 
Forestal 28(5): 24-31.

Egli, S., Peter, M., Buser, C., Stahel, W., y Ayer, F. 2006. 
Mushroom picking does not impair future harvests: 
results of a long-term study in Switzerland. Biological 
conservation 129(2): 271-276.

Eisenberg, L. 1977. Disease and illness Distinctions 
between professional and popular ideas of sickness. 
Culture, medicine and psychiatry, 1(1): 9-23.

Enríquez Vázquez, P., Mariaca Méndez, R., Guiascón, 
R., Gustavo, Ó., Piñera, N. y Jorge, E. 2006. Uso 
medicinal de la fauna silvestre en los Altos de Chiapas, 
México. Interciencia 31(7): 491-499.

Escobar, A. 2014. Sentipensar con la tierra. Nuevas 
lecturas sobre desarrollo, territorio y diferencia. 
Ediciones UNAULA. Medellín. 

Escobar, A. 2005. Más allá del tercer mundo. 
Globalización y diferencia. Bogotá. Instituto 
Colombiano de Antropología e Historia. ICANH. 277 
pp.

Fabricant, D.S. y Farnsworth, N.R. 2001. The value of 
plants used in Traditional Medicine for drug discovery. 
Environmental Health Perspectives 109, Supplement 1: 

Etnomedicina y conservación biológica



19

PR
UE

BA
 D

E 
GA

LE
RA

Reviews in Environmental Health: 69-75. 

Ferreira, F.S., Brito, S.V., Ribeiro, S.C., Saraiva, 
A.A.F., Almeida, W.O. y Alves, R.R.N. 2009. Animal-
based folk remedies sold in public markets in Crato and 
Juazeiro do Norte, Ceará, Brazil. BMC Complementary 
and Alternative Medicine 9: 17. 

Giraldo, O.F. 2014. Utopías en la era de la supervivencia, 
Una interpretación del Buen Vivir. Itaca y Universidad 
Autónoma Chapingo. México D.F.

Guzmán S., G., López H., E.S. y Gispert C., M. 2012. 
“Huertos familiares y estrategias de educación ambiental 
con Chontales de Olcuatitlán, Nacajuca, Tabasco” En: 
Mariaca M., R (Ed.), El huerto familiar del sureste de 
México. Secretaría de Recursos Naturales y Protección 
Ambiental del Estado de Tabasco y El Colegio de la 
Frontera Sur. Villahermosa. 460 pp.

Guzmán, G. 1995. “Supplement to the monograph 
of the genus Psilocybe” En: Petrini, O. y E. Horak 
(Eds.) Taxonomic Monographs of Agaricales.. Cramer. 
Alemania. Bibliotheca Mycologica 159. pp. 91-141

International Society of Ethnobiology (ISE). 1988. 
Declaración de Belén. Belén du Pará. Brasil.

Kleinman, A. 1988. The illness Narratives: suffering, 
healing and the human condition. Basic Books, a 
Division of Harper Collins Publishers. USA. 

Kleinman, A. 1980. Patients and healers in the context 
of culture. University of California. Berkley.

Krippner, S. 2003 Models of Ethnomedicinal Healing. 
Ethnomedicine Conferences, Munich, 26-27 April and 
11-12 October. 

Lagarriga, I.A. 1999. “Las enfermedades tradicionales 
regionales”, En Ortiz E.S. (coord.), La medicina 
tradicional en el norte de México. Instituto Nacional de 
Antropología e Historia. México D.F. 363 pp.

Leff, E. 2004. Racionalidad ambiental, la reapropiación 
social de la naturaleza. Siglo XXI. Buenos Aires. 509 
pp.

Maffi, L. 2007. “Biocultural diversity and sustainability” 
En: Pretty, J., Ball, A.S., Guivant, J. S., Lee, D.R., Orr, 
D., Pfeffer, M. y Ward, H. The SAGE Handbook or 
enviroment and society. pp. 267-277.

Magaña A., M.A. 2012. “Etnobotánica de las plantas 
medicinales en los huertos familiares de Tabasco” En: 
Mariaca M., R (Ed.), El huerto familiar del sureste de 
México. Secretaría de Recursos Naturales y Protección 
Ambiental del Estado de Tabasco y El Colegio de la 
Frontera Sur. Villahermosa. pp.176.

Mariaca, M.R. 1997. ¿Qué es la agricultura?: bajo una 
perspectiva xolocotziana. Universidad Autónoma del 
Estado de México. México D.F.

Mariaca, R., Silva, L. y Castaños, C. 2001. Proceso de 
recolección y comercialización de hongos comestibles 
silvestres en el Valle de Toluca, México. Ciencia Ergo 
Sum  8(1): 30-40.

Marques, J.G.W. 1994. A fauna medicinal dos 
índios Kuna de San Blás (Panamá) e a hipótese da 
universalidade zooterápica. Anais da 46a Reunião 
Anual da Sociedade Brasileira para o Progresso da 
Ciência 304. 

McElroy, A. 1996. “Medical Anthropology”, En 
Levinson, D. y Ember, M. (Comps.) Encyclopedia of 
Cultural Anthropology. Henry Holt, New York. 

McElroy, A. y Townsend, P. 2009. Interdisciplinary 
Research in Health Problems En: Medical Anthropology 
in Ecological Perspective, 5th Edition. Colorado, E.U.

Menchú, M.M. 1949. Estudio de la composición 
química de las aguas de los baños termales sulfurosos 
del municipio de Totonicapan. Facultad de Ciencias 
Químicas y Farmacia. USAC. 

Mendizábal, S. 2007. El encantamiento de la realidad, 
Conocimientos mayas en prácticas sociales de la 
vida cotidiana. Programa de Educación Intercultural 
Multilingüe de Centroamérica y Universidad Rafael 
Landívar. Guatemala.

Menéndez, E.L. 2003. Modelos de atención de los 
padecimientos: de exclusiones teóricas y articulaciones 
prácticas. Ciéncia e Saúde Coletiva 8(1): 185-207.

Menéndez, E. 1994. La enfermedad y la curación ¿qué 
es medicina tradicional?. Alteridades 4(7): 71-83.

Meza N., M.V. 2011. Cactáceas mexicanas: usos y 
amenazas. Resumen ejecutivo de Asesoría. Instituto 
Nacional de Ecología y Cambio Climático. México.

Molares, S. y Ladio, A. 2012. The usefulness of edible and 
medicinal fabaceae in argentine and chilean patagonia: 
environmental availability and other sources of supply. 
Evidence-Based Complementary and Alternative 
Medicine, 1: 1–12. doi:10.1155/2012/901918

Morcillo, M., Sánchez, M. y Gracia, E. 2005. 
“Inoculación directa en campo de avellanos adultos 
con Tuber melanosporum vitt.” En: Memories of 
4th International Workshop on Edible Mycorrhizal 
Mushrooms. España.
Naranjo, E., Dirzo, R., López A., J.C., Rendón-von 
Osten, J. Reuter, J.A. y Sosa-Nishizaki, O. 2009. 
“Impacto de los factores antropogénicos de afectación 
directa a las poblaciones silvestres de flora y fauna” 

Etnomedicina y conservación biológica



20

PR
UE

BA
 D

E 
GA

LE
RA

En: Capital natural de México, Vol. II: Estado de 
conservación y tendencias de cambio. CONABIO. 
México. pp. 247-276.

Negrín da Silva, D. 2015. El indio que todos quieren: 
El consumo de lo ‘huichol’ tras la batalla por Wirikuta. 
Sociedad y Ambiente 1(8): 54-74.

Ortiz, E.S. 1999. La medicina tradicional en el norte de 
México. Instituto Nacional de Antropología e Historia. 
México D.F. 363 pp. 

Redford, K. 1990. The ecologically noble savage. 
Orion Nature Quarterly 9(3): 25-29.

Reyes-García, V. 2009. Conocimiento ecológico 
tradicional para la conservación: dinámicas y conflictos. 
Papeles de relaciones ecosociales y cambio global 107: 
39-55.

Rozzi, R., Anderson, C., Massardo, F. y Silander Jr., J. 
2001. Diversidad biocultural subantártica: una mirada 
desde el Parque Etnobotánico Omora. Chloris Chilensis 
4(2). Disponible en: http://www.chlorischile.cl/rozzi/
rozzi.htm

Sarrazin, J. P. (2011). Transnacionalización de la 
espiritualidad indígena y turismo místico. In Artículo 
presentado en el IV Congreso de la Red Internacional 
de Migración y Desarrollo. Quito: FLACSO. (Vol. 5, 
No. 07, p. 2016). 

Schultes, R. E. y Hoffmann, A. 2000. Plantas de los 
dioses: origen del uso de alucinógenos. Fondo de 
Cultura Económica. México.

SEMARNAT. 2010. Norma Oficial Mexicana para la 
Protección ambiental de especies nativas de México 
de flora y fauna silvestre, Categorías de riesgo y 
especificaciones para su inclusión, exclusión o cambio. 
Diario Oficial. Jueves 30 de diciembre de 2010. México.

Singer, R. 1964. Las Setas y las trufas. Compañía 
Editorial Continental. México.

Still, J. 2003. Use of animal products in traditional 
Chinese medicine: environmental impact and health 
hazards. Complementary Therapies in Medicine 11(2): 
118-122. 

Thomas, E. 2012. The impact of traditional lifestyle, 
provenance and contact history on plant use knowledge 
and management: A cross-cultural comparison of 
two small-scale societies from the Bolivian Amazon. 
Human Ecology 40(3): 355-368.

Toledo, V.M. 2013. El paradigma biocultural: crisis 
ecológica, modernidad y culturas tradicionales. 
Sociedad y Ambiente 1(1): 50-60.

Turner, V. 1980. La selva de los símbolos: aspectos del 
ritual ndembu. Siglo XXI. Madrid. 

Voeks, R.A. 1996. Tropical forest healers and habitat 
preference. Economic Botany 50(4): 381-400.

Williams, L.A.D. 2006. Ethnomedicine. West Indian 
Medicinal Journal 55(4): 215-216.

Young, A. 1982. The anthropologies of illness and 
sickness. Annual Rev. Anthropology 11: 257-285.

Zuluaga R., G. 1994. Programa de recuperación de 
plantas medicinales en las comunidades. Grupo de 
Estudios en Sistemas Tradicionales de Salud, Ministerio 
de Salud de Colombia. Bogotá.

Etnomedicina y conservación biológica


